
                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

238

ƏОЖ 94(574.54)
ҒТАХР 03.91.91
DOI 10.37238/2960-1371.2960-138X.2025.99(3).125

1 Жолдасұлы Т., 2 Сайлау А.Қ.

1 Қорқыт Ата атындағы Қызылорда университеті, Қызылорда, Қазақстаан
2 Қызылорда облыстық тарихи-өлкетану музейі, Қызылорда, Қазақстан

E-mail: zholdassuly2018@gmail.com, Askhat.Saylau@mail.ru

СЫР ӨҢІРІНДЕГІ АХУН-ИШАНДАРДЫҢ РУХАНИ МҰРАСЫ:
СОВЕТТІК КЕЗЕҢНЕН БҮГІНГЕ ДЕЙІН

Аңдатпа. Мақалада Сыр өңірінде шамамен ХVІІІ ғасырдың соңы мен ХХ
ғасырдың басы аралығында өмір сүрген «қожа», «ишан», «ахун» атанған діни
тұлғалардың рухани мұрасының тарихы туралы баяндалады. Олардың советтік
кезеңнен аман-есен жеткен сирек кездесетін кітаптары,  қолжазбалары мен заттай
жəдігерлері арнайы экспедициялар барысында анықталған еді. Сыр өңірінде өмір
сүрген дін өкілдерінің өмірі, советтік кезеңнен бізге жеткен олардың рухани
мұрасы зерттелмеген тың мəселе. Сондықтан да аталған кезеңде Сыр өңірінде
өмір сүрген ахун-ишандардың бізге жеткен рухани мұрасының маңыздылығын
ашып көрсету жəне оларға сипаттама беру зерттеу жұмысының басты мақсатына
жатады. Советтік кезеңдегі атеистік шабуылға қарамастан ол мұраларды сақтап,
бізге жеткізе білген ахун-ишан ұрпақтарының қолындағы заттай деректерді
анықтау зерттеудің міндетіне кіреді. Советтік дəуірде Орталық Азия
халықтарының сан ғасырдан бері сақталып келе жатқан діни дəстүрлерін жою
жүзеге асырылғаны белгілі. Дінбасылардың əулеттік құнды жəдігерлері мен кітап-
қолжазбалар жойылды. Бірақ олардың кейбір дүниелерін ұрпақтары жасырын
ұстап, сақтай алды. Совет Одағы тарағаннан кейін Қазақстанда сақталған мұндай
рухани мұраға көңіл бөлініп, олар көпшіліктің назарына ұсыныла бастады. Бұл
зерттеуде осы мəселе Сыр өңірі мысалында ұсынылады.

Кілт сөздер: Советтік Қазақстан; Сыр өңірі; ислам; қожа; ишан; ахун;
атеизм; рухани мұра; сирек кітаптар; құнды жəдігер.

Кіріспе
Советтік атеистік саясаттың сол кезеңде өмір сүрген дін өкілдеріне ғана

емес, олардың артында қалған рухани мұрасына да өз кесірін тигізгені мəлім.
Атақты «ишан», «ахун» немесе «қожа» атанған атақты дін өкілдерінің ұрпағы
болу да қауіпті болды. Себебі атеистік қоғам құрғысы келген советтердің
жолындағы ең үлкен кедергі дін ғана емес, сонымен бірге халықтың діни
дəстүрлері мен діни тұлғалардың артында қалған мұралары да болды. Дəлірек
айтқанда ахун-ишандар мен қожалардың діни қызметінде қолданған заттарына
(жайнамаз, аса, мөр жəне басқалар), кітаптары мен қолжазбаларына жойылып
кету қаупі төнді. Олардан қалған жəдігерлерді сақтау ұрпақтары үшін де қауіпті



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

239

еді. Соның салдарынан келер ұрпаққа мұра болып жетуі тиіс қаншама құнды
жəдігер жойылып кетті. Өздеріне зияны тиетінін білсе де ата-бабаларынан қалған
мұраны əртүрлі жолмен болсын келер ұрпаққа жеткізе білген əулеттер де аз емес.
Бұл зерттеуде ахун-ишандардың ұрпақтарының қолында жəне облыстық музейде
сақталған қолда бар рухани мұраны танытуға талпынамыз.

«Ишан» (ишон, эшон, эшен; парсыша-тəжікше «олар» деген мағынаны
білдіреді) Орталық Азиядағы сопылық тариқаттардың рухани жетекшілеріне
немесе тариқаттардың құрметті дінбасыларына мен олардың ұрпақтарына
берілген атақ. Адамдар құрмет ретінде сондай рухани көсемдердің аттарын
атамай, оның орнына осы сөзді қолданған. «Ишан» термині Орталық Азияда ХІІ-
ХІІІ ғасырларда пайда болғанымен, жергілікті халық арасында XV-XVI
ғасырлардан бастап кеңірек қолданыла бастаған. Сопылық термин ретінде
«ишан» Орталық Азияда «пір», «муршид», «əулие» сөздерімен синоним ретінде
қасиетті отбасыларға қатысты да қолданылған. Орта ғасырларда «пір» сөзінің
орнына халық «қожа» сөзін де қолданғанын көруге болады (мысалы Қожа Ахмет
Яссауи, Мəді қожа, Қожжан қожа). Жалпы «қожа» деп ислам дінінің Орталық
Азияға таралуында үлкен рөл атқарған əулеттерді немесе руды атайды. Қожа
рулары бірнеше отбасынан құралады. Əдеттегідей, қожалар өздерін арабтардың
ұрпақтары (Мұхаммед пайғамбардың жəне оның ізбасарларының) деп есептейді.
Олардың өмір салты басқа түркі халықтарымен (қазақтар, қырғыздар,
қарақалпақтар, түрікмендер жəне көшпелі өзбектер) бірдей болса да олар өздерін
ақсүйек санаған. Мысалы, Орта Сырдария алабындағы қожалар өздерін олар Хз.
Əлидің ұлдарының бірі Имам Мұхаммед Ханафияның ұрпақтарымыз (Абд ал
Рахим Баб, Исхак Баб, Абд əл-Жалил Баб) деп есептейді [1, 50-51]. Орта
ғасырларда ишандар көбіне қожалардан шыққандықтан екі термин бір-біріне
жақын мағынада да қолданыла бергенін байқауға болады. Бірақ əрине ишандар
тек қожа руынан шықпағаны белгілі. В.В. Бартольд ишандарға «олар Түркістан
аймағындағы сопылық тариқаттардың рухани басшылары, бұл термин «пір»
немесе «ұстаз» мағынасына жақын» деп анықтама бере келе, «ишан» сөзінің
Орталық Азиядағы сопылық діни атақ екенін, оның кейде атадан балаға
мұрагерлік жолмен беріліп отырағаны туралы деректер келтіреді [2, 169]. Ал,
«ахун» (ахунд) термині болса Əзербайжан, Иран жəне Бұхар хандығы мен Ресей
империясында негізінен шариғат саласының білгірі болған жоғары дəрежелі
мұсылман ғалымына берілген атақ, арабша «қади» сөзінің аналогы екендігі
белгілі.ХVІІІ ғасырдың екінші жартысы мен ХХ ғасырдың басы аралығында Сыр
өңірінде өмір сүрген атақты ахун-ишандар мен қожалардың мұрасы үлкен зерттеу
жұмысын талап ететін мəселе. Сыр өңіріндегі аталмыш мұра туралы осыған дейін
тек жергілікті баспасөздерде жалпылама мəліметтер жарияланғанымен арнайы
ғылыми зерттеулер жүргізілмеді. Бұл тақырыптың өзектілігі де осында. Ааталған
аймақта сол кезеңде өмір сүрген дін өкілдерінің артында қалған жəдігерлер үлкен
тарихи мұра ғана емес, зерттеушілер үшін үлкен заттай дерек болып саналады.
Зерттеу барысында анықталған ХVІІІ ғасырдың аяғы мен ХХ ғасырдың басынан
бері сақталып келе жатқан ахун-ишандардың жəдігерлері қазіргі күні олардың
тікелей ұрпақтарының қолында. Зерттеудің мақсаты сол Сыр өңірінде өмір сүрген
кейбір атақты ахун-ишандар мен қожалардың қазіргі күнге жеткен бізге белгілі



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

240

мұрасын таныта отырып оларға қысқаша талдау жасау. Өз заманында Бұхара,
Самарқан, Хиуа жəне Ташкент қалаларындағы «Көкілташ», «Мир-Араб» секілді
Орталық Азиядағы түрлі танымал медреселерде оқыған Марал ишан Құрманұлы
(1769-1847 ж.ж.), Құлболды ишан Сұлтанұлы (1780-1860 ж.ж.), Қалжан ахун
Бөлекбайұлы (1862-1916 ж.ж.) жəне Тапал ахун (Нұрмұхаммед) Қадірұлы (1848-
1921 ж.ж.) секілді елге рухани жетекші болған қаншама беделді тұлғалардың
артында қалған мұраларын анықтау; олардың маңыздылығын көрсету; оларды
бірнеше топқа бөліп қарастыру; қысқаша сипаттама беру жəне ол жəдігерлердің
қандай жолдармен сақталғанын ашып көрсету зерттеудің негізгі мəселесі мен
міндеттеріне кіреді.

Материалдар мен зерттеу əдістері
Зерттеудің негізгі материалдарын ахундар мен ишандардың мұрасы туралы

олардың ұрпақтарынан алынған ауызша деректер (Qyzylorda телеарнасы мен
Қызылорда облыстық тарихи-өлкетану музейі бірлесіп түсірген тарихи-танымдық
деректі фильмдері), Қызылорда облыстық тарихи-өлкетану музейі (ҚОТМ)
қорындағы құжаттар (Негізгі қорға түсетін экспонаттар есебінің түгендеу кітабы),
тарихи еңбектер мен мақалалар құрайды. Сыр өңірінде өмір сүрген діни
тұлғалардан қалған мұралар туралы мəліметтер төмендегі ахун-ишандар мен
қожалардың ұрпақтарынан алынды: Мəдіқожа ұрпақтары – Сырдария ауданы,
Жетікөл ауылының тұрғындары Ғарифолла Əбіласанов (Қожжан қожа кесенесінің
шырақшысы) пен Гүлбану Əбіласанова; Марал ишан ұрпақтары – Қармақшы
ауданы, Жосалы кентінің тұрғындары Шолпан Жүсіпбекқызы, Бекболат
Молдашұлы; Құлболды ишан ұрпақтары – Сырдария ауданы, Қоғалыкөл
ауылының тұрғындары Əсия Абылаева, Асхат Абылаев; Тапал ахунның
ұрпақтары – Насырадин Пахрадин, Сахаббадин Нұрымбетов жəне оның
ауылдастары Лəззат Əбдірайымова, Мақсұт Əбсадықов; Ер Сейтпенбет əулиенің
ұрпақтары – Якуб Турманов, Əлімжан Əбдиев. Деректерді  қолдану  барысында
қолданылған мəліметтердің көбісі қожалардың, ишандардың, ахундардың
ұрпақтарының аузынан жазып алынғанs жəне ел ішінде сақталған ауызша
деректер екендігі естен шығарылмады. Сондықтан дереккөздерді  қолдануда
деректің  шынайылық  деңгейін  анықтау,  салыстырмалы  талдау  жəне  сипаттау
əдістері арқылы  жүзеге асырылды. Сонымен бірге, тарих ғылымында
қалыптасқан тарихилық, объективтілік, хронологиялық принциптері  басшылыққа
алынды.  Объективтілік  ұстаным  діни-ғұрыптық жəдігерлер мен діни жазба
мұраларына советтік атеистік саясаттың тигізген əсері мен бізге жеткен ол
мұраның құндылығын бағалауға мүмкіндік беретін болады.

Зерттеу нəтижелері
Сыр өңіріндегі исламдық мұра мен жəдігерлер тарихы ғылыми зерттеуді

талап ететін тың сала. Советтік кезеңдегі сопылық туралы, саяси қысымға
ұшыраған сопы, қожа-ишандар жөніндегі зерттеулер болғанымен (қараңыз
Zholdassuly, 2024) олардың артында қалған заттай мұрасы туралы ғылыми
зерттеулер өте аз. Əсіресе жоғарыда аталған кезеңде Сыр өңірінде өмір сүрген
атақты дін тұлғалардың сақталған мұрасы жөнінде тек сол белгілі бір ахун-
ишандардың ұрпақтары мен кейбір өлкетанушылардың түрлі мерзімді
басылымдарда жарияланған жазбалары болғанымен арнайы тарихи ғылыми



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

241

зерттеулер жоқтың қасы деуге болады. Мысалы, Қызылорда қаласында
жарияланған «Сыр бойының сакралды ескерткіштері: мифтер, аңыздар,
хикаяттар» (2019) атты кітапта сол өңірде өмір сүрген жəне халық аузында
«əулие» атанған қожа, ишан, ахуандардың өмірі мен олардың кесенелері туралы
ауызша мəліметтер топтастырылғанымен олардың артында қалған мұрасы туралы
мəліметтер келтірілмеген. Сонымен қатар М. Жетпісбаевтың, Л.
Жалғасбайқызының,  Қ. Шағыровтың түрлі мерзімді басылымдарда жарияланған
жазбаларында (қараңыз Жетпісбаев, 2021; Жалғасбайқызы, 2023; Шағыров, 2017)
Ер Сейтпенбет əулие, Əмит ишан, Құлболды ишанның артында қалған мұрасы
туралы құнды мəліметтер берілсе, Ж. Əубəкір, С. Көзейбаев жəне Л.
Жалғасбайқызының А. Сайлаумен бірге түрлі газет-журналдарда жариялаған
мақалаларында (қараңыз Сайлау, Əубəкір, 2024; Көзейбаев, Сайлау, 2022; Сайлау,
Жалғасбайқызы, 2023) Құлболды ишан əулетінің шежіресі, Қалқай ишанның мөрі,
Тапал ахуннан қалған кітаптар туралы ақпараттар келтірілген.

Бұл жазбалардың əрине деректік маңызы зор, бірақ бұлардың ешқайсысы
академиялық еңбек болып саналмайды. Бұл зерттеу болса сол олқылықтың орнын
толтырады деуге болады. 1920-1930 жылдарда советтік атеистік шабуыл дін
өкілдерінің өзіне ғана емес, олардың мұрасына да қарсы бағытталды. Ол кезеңде
əсіресе саяси қысымға ұшыраған дін өкілдерінің мұрасын сақтау өте қауіпті
болды. Белгілі дінбасылардың ұрпақтары немесе шəкірттері діни мұраны түрлі
жолмен сақтап қалуға талпынды. Кейбірі оларды өздерімен шетелге əкетсе, ал
қазақ жерінде қалған жəдігерлердің кейбірі аз да болса түрлі жолмен сақталынды.

Сол кезеңде жоғалған мұралардан бір мысал келтірейік. Қазақ жазушысы
Жүсіпбек Аймауытов 1929 жылғы өз жазбасында Яссауи кесенесіне барған
естелігімен бөліседі. Ж. Аймауытов сол мақаласында кесененің екі шырақшысы
болғанын, кесене ішіндегі кітапханада ол кезеңнен бұрын отыз мыңдай кітап
болғанымен, ол барған кезде ол кітаптардан бірде-біреуі қалмағанын жазады [3,
297-298]. Яғни құнды мұра саналған кесенедегі қаншама кітап жоқ болған. Осы
деректен 1930 жылдардағы дінге қарсы шабуыл мен жаппай үгіт-насихаттан ең
қатты зардап шеккен Қожа Ахмет Яссауи кесенесіндегі мұралар екендігін
аңғаруға болады. Ал, Яссауи кесенесінің символы саналған Тайқазан болса 1936
жылы Эрмитаж музейіне жіберілген. Ені 2,4 метр, биіктігі 1,7 метр жəне салмағы
шамамен 2 тонна болатын бұл алып қазанды Əмір Темір тарапынан жасалған еді
[4, 18]. Сонымен қатар Яссауи кесенесіне қатысты қолжазбалар мен түрлі
құжаттар да советтік кезеңде жойылып, оларды сақтаушылар қуғын-сүргін
көрген.Мысалы, 1937-1938 жылдардағы саяси қуғын-сүргін кезеңінде Түркістан
қаласы мен оған жақын елді мекендерде тұратын халық араб əрпімен жазылған
жеке құжаттарды Яссауи кесенесінің бөлмелеріне немесе Атабай ауылындағы
зиратқа жасырған. Бұл құжаттар діни тұрғыла қасиетті саналғандықтан адамдар
олардың жойылып кетуінен қорыққан. Бірақ кейін бұл құжаттарды 1974-1975
жылдардағы ғылыми-зерттеу экспедициясына қатысушылар тауып алып,
Алматыға алып кеткен [5, 3, 67].

Жоғарыда келтірілген деректерден советтік кезеңде ірі дін өкілдерінің
мұраларына төнген қауіптің қаншалықты болғанын көре аламыз. Сол кезеңде Сыр
өңірінде ғана емес басқа аймақтарда да жағдай осыған ұқсас еді. Соған



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

242

қарамастан «ишан», «ахун», «қожа» атанған атақты дінбасылардан қалған діни
жəдігерлерді олардың ұрпақтары немесе ізбасарлары түрлі жолдармен сақтауға
талпынған. Бұл зерттеуде сол кезеңнен жойылмай бүгінге жеткен қолдағы мұраны
танытпақпыз. Қазіргі таңда Сыр өңіріндегі советтік кезеңнен аман-есен өткен
бізге мəлім құнды мұраларды кезеңдеріне қарай; ХVІІІ ғасырмен мерзімделетін
Мəді қожа ұрпақтары Қожжан қожа əулие, Смайыл Əздүр, Ер Сейтпенбет əулие
(Сайд Мұхаммед) жəдігерлері; ХІХ ғасырмен мерзімделетін Құлболды ишан
Сұлтанұлы, Марал ишан Құрманұлы, Қалжан ахун Бөлекбайұлы, Тапал ахун
Нұрмұхаммедұлы, Əлібай ахун Қосқұлақұлының жəдігерлері; ХХ ғасырмен
мерзімделетін Əмит ишан Əбдірахманұлы, Садық ахун Қодарұлы жəне тағы
басқалараның жəдігерлері деп  бірнеше топқа бөліп қарастыруға болады. Ал,
олардан қалған мұралардың өзін бірнеше топқа бөлуге болады: І. Əулеттік
жəдігерлер (шырағдан, мөрлер, ағаш асалар, жайнамаздар жəне басқалар). ІІ. Діни
жəне əдеби кітаптар (Түркия, Египет, Үндістан, Ресей елдерінде араб, парсы,
түркі тілдерінде  басылған еңбектер). ІІІ. Қолжазбалар (араб, түркі тілдерінде
жазылған насабнамалар (қожалар əулеттерінің шежіресі), арнайы діни
мəселелерге байланысты шығарылған пəтуалар, шариғат заңдары).

ХVІІ-ХVІІІ ғасырларда Сыр өңірінде өмір сүрген қожа-ишандардың бір
бұтағы Мəді қожа əулеті еді. Мəді қожа халық ауызында Диуана, Құсшы Ата,
Жалаңаяқ Əздүр деген лақап аттарымен де белгілі болған. Кейбір деректерде Мəді
қожаның ХVІІ ғасырда өмір сүргені айтылады. Атақты Əбдіжəлел бабтың тікелей
ұрпағы саналады [6, 26]. Мəдіқожа ұрпақтары Қожжан қожа мен Қылыш қожаның
кесенесі Қызылорда облысы, Сырдария ауданы, Жетікөл аулынан шығысқа қарай
7-8 шақырым жерде орналасқан. Қазіргі күні сол кесенеде ХVІІІ-ХІХ ғасырларда
пайдаланылған жəдігерлер сақталған. Кесенені зиярат етушілер сол жəдігерлерді
киелі санайды [7]. Дəлірек айтқанда сол кезеңнен қалған шырағдандар сақталған.
Сонымен бірге ХVІІІ ғасырдан қалған құнды жəдігер саналатын ағаш астау да
бар. Ұрпақтарының естеліктеріне сүйенсек, кесенеге зиярат етуге келген адамдар
астаудан дəм татқан. Көлемі үлкен мұндай астаулардың Түркістандағы Əзірет
Сұлтан кесенесінде сақталғаны белгілі. Құнды мұралардың тағы бірі Қожжан
қожаның қолданған шойын қазаны. Аталған шойын қазан XVII–XVIII
ғасырлардан жеткен тарихи құндылық болып саналады. Жалпы мұндай шойын
қазандардың үлгілері əйгілі діни қайраткерлер жерленген кесенелерден жиі
ұшырасады. Зиярат етушілер бұл қазанды ас дайындау үшін пайдаланған [8].

Сонымен қатар, 2024 жылдың 15 қаңтарында Мəді қожа ұрпақтарына
байланысты насабнама нұсқасының қазақшаға аударылуына байланысты
Қызылорда облыстық тарихи-өлкетану музейінде Қылыш қожа ұрпақтарымен
бірге арнайы отырыс өткізілген. Алғаш рет аударылған насабнаманың бұл
нұсқасында шежіре Хз. Əли ибн Əбу Талиб пен оның ұлы Мұхаммед Ханафиядан
бастау алып, ХVІІІ-ХІХ ғасырларда өмір сүрген жəне атақты Құлболды ишанның
ұстазы болған Смайыл Əздүр Қылышқожаұлының балаларынан аяқталады. Бұл
насабнамада 77 адамның есімімен бірге Мұхаммед пайғамбардың кейбір
хадистері де берілген. Шежіреге əйел адамдардың да енгені анықталып отыр.
Аталған насабнама шамамен ХVІІІ-ХІХ ғасырларда араб, түркі тілдерінде
жазылған жəне ұзындығы – 270 см, ені – 15 см. Бұл жəдігер осыған дейін Смайыл



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

243

Əздүрдің ұрпағы Тұрымбет қалпе арқылы Жанболат Алиакбаровтың қолында
сақталған. Сонымен қатар бұл насабнаманың электронды көшірмесін Сырдария
ауданы Шіркейлі жəне Қоғалыкөл ауылдарының тұрғындары Мақсұт Əбсадықов
пен Жамаладдин Жанахметов облыстық музей қорына тапсырған. Келесі мұра Ер
Сейітпенбет əулие Қожажанұлына тиесілі. Ол тарихи деректер бойынша ХVІІІ
ғасырдың соңы мен ХІХ ғасырдың басында өмір сүрген. Марал ишан
Құрманұлының замандасы болған. Сол кезеңде Қазалы уезінің шенеуніктері бұл
аймақтағы мұсылмандық жағдай туралы қазақтар арасында аса құрметті, əулие
саналатын адамдар бар, олардың арасында Қосым қожа, Сейітпенбет, Қалқай
ишан дегендер ерекше аталады, Сейітпенбет қазақтар арасына Бұхара жаққа
барып оқып келген ғұлама деп мəлімет берген [9]. Қазіргі күні ұрпақтарының
қолында сол Ер Сейітпенбет əулиеден қалған мөр бар жəне оның жасалу пішіні
жүзікті еске салады. Мөрдегі жазуда араб тілінде «Сайд Мұхаммед бин Қожажан»
деген сөздер кездеседі. Ұрпақтарының естеліктеріне қарағанда, Ер Сейтпенбеттің
күміс мөрі XIX ғасырда Мекке қаласында соғылған. Бұл мөр əулиенің тікелей
ұрпағы, Шымкент қаласында тұратын Якуб Турмановтың иелігінде. Зерттеушілер
бұл мөрді Ер Сейітпенбет əулие діни қызмет барысында қолданған болуы мүмкін
деп болжайды [10, 1].

ХІХ ғасырда Сыр бойында өмір сүрген атақты ишандардың бірі Марал
ишан. Ол патшалық Ресей тарапынан қысымға ұшыраған. Марал ишан
Құрманұлы тек діни көшбасшы ретінде ғана емес, саяси тұлға ретінде де танымал
болған. Патшалық Ресейдің отарлық саясатына қарсы шыққан. Сонымен қатар
Марал ишан ХІХ ғасырдың 30-40 жылдары қазақ даласындағы Кенесары
Қасымұлының ұлт-азаттық қозғалысына да қатысып, ханның кеңесшісі болғаны
айтылады. Бұл туралы архивтік құжаттарда 1841 жылы Кіші жүз жеріндегі Хан
кеңесінде Кенесарының жорық жолын тастап, бейбіт өмір сүруіне кеңес
бергендердің арасында Марал ишан да болғаны келтірілген [11, 60]. Сол Марал
ишаннан қалған жəдігерлердің бірі ағаштан жасалған көк аса. Жəдігер осыған
дейін Қазақстанның əр аймағында тұрып жатқан оның ұрпақтарының қолында
сақталып келген. Аса төрт бөліктен тұрады: басы, қылышы, сабы жəне сүңгісі.
Сүңгінің жалпы ұзындығы – 136 см, сабының диаметрі – 3,9 см, басының өлшемі
– 7,5  х 6,9  см,  сүңгісінің өлшемі –  15  х 3,1  см,  қылышы –  56,5  х 2,6  см.  Асаның
қылышы мен найза тəрізді жасалған сүңгісі өзін қорғау мақсатында қолданылған
болуы керек. Зерттеушілердің пікірінше ХVІІІ-ХІХ ғасырлардағы асалар бір типте
жасалған. Марал ишан туралы ауызша деректерде оның «киелі көк асасы» туралы
да айтылады. Оны Марал ишанға ұстазы сыйға берген. Жəдігердің көшірмесін
белгілі ұста Бекзат Жақыпов жасап Қызылорда облыстық өлкетану музейі қорына
тапсырған [12, 7].

2021 жылы Марал ишанның үлкен баласы Қалмұхаммед ишанның (Қалқай
ишан есімімен белгілі) мөрі табылған. Қалқай ишан да Сыр өңіріндегі атақты
дінбасылардың бірі болғаны белгілі. Діни білімді Бұхарадағы Көкалташ
медресесінде алып, кейін Марал ишан Құрманұлы салдырған мешітте діни қызмет
атқарған. Ұрпақтарының естеліктеріне сүйенсек, Қалқай ишан діни білім бере
жүріп, қазақша рухани тəрбие беру мақсатында шəкірттеріне жыр жаттатқызып,
олардың санасына дастандар мен қиссаларды да сіңірген. Бүгінгі таңда Қалқай



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

244

ишанға тиесілі мұралар «Қалқай молданың қолжазбалары» мен «Ер Қосай» жыры
деген атаумен М. Əуезов атындағы Əдебиет жəне өнер институтының қорында
сақталған. 2022 жылы Қызылорда облыстық тарихи-өлкетану музейі мен
«Qyzylorda» телеарнасы бірлесіп атқарған «Құнды жəдігер» жобасы аясында
Қармақшы ауданы орталығында Қалқай ишан ұрпақтарының колында сақталған
мөр зерттелді. Мөрдегі араб жазуын белгілі түркітанушы ғалым Серікбай Қосанов
қазақшаға аударды. Мөрде «Қалмұхаммед ибн Марал ишан, хижра бойынша 1247
жыл» деп жазылған [13, 143-146]. Бұл заттай деректерден сол кезеңдегі ахун-
ишандардың аса таяқ ұстағанын жəне жеке мөр қолданғанын байқауға болады.
Қалқай ишан ұрпақтарының ішінде атағы шыққан Абдулхамид ишан
Əбдірахманұлы (Əмит ишан есімімен танымал) еді. Ел ішінде Əмит ишан туралы
ауызша деректер көп сақталған. Əкесі Əбдірахман мақсұм Мекке қаласына
бірнеше рет қажылыққа барған. Соңғы сапарында Стамбулда Османлы
мемлекетінің сұлтаны ІІ-Абдулхамидпен жолыққаны айтылады. Сол сапардан
Əбдірахман мақсұм еліне қайтқан соң 1905 жылы дүниеге келген тұңғыш ұлының
есімін сол Османлы сұлтанының құрметіне Абдулхамид деп қояды. Сол
Абдулхамид ишанды кейін жергілікті халық Əмит ишан деп атап кетеді [14].
Əбдірахман мақсұм бастауыш діни білім алған Əмит ишанды Бұхарадағы
Көкалташ медресесіне оқуға жібереді. Əмит ишан 1920 жылдары елге оралған.
Бірақ советтік билік тарапынан қысым көреді. Көп ұзамай Ауғанстанға қоныс
аударады. Кейін 1940 жылдардың аяғында туған жеріне бүркеншік атпен қайта
оралады. Одан соң Қармақшы жерінде өмірінің соңына дейін тұрып, халық емшісі
ретінде аты шығады [15].

Қазіргі уақытта Əмит ишан ұрпақтарының қолында отызға жуық сирек
кездесетін кітаптар сақталған. Ұрпақтарының айтуынша совет дəуірінде бұл
мұраларды тығып сақтау оңай болмаған. Бірақ ұрпақтары оларды қазіргі кезеңге
аман-есен жеткізе білген. «Сыр өңіріндегі діни-ағартушылардың мұрасын кешенді
зерттеу» атты арнайы Қызылорда облыстық өлкетану музейі жобасы аясында ол
кітаптардың ішінде төртеуінің жалпы мазмұны қазақшаға аударылған. Бұлардың
бірі атақты татар ұлтынан шыққан саяси қайраткер Мухаммад Мурāд Рамзӣдің
(1855-1934 жж.) «Талфӣк əл-ахбāр уа талкӣх əл-асāр фӣ уакāи‘ Казāн уа Булгāр уа
мулȳк əт-Татāр» кітабы.  Рамзӣ бұл еңбегін 1892 мен 1907 жылдар аралығында
жазып аяқтаған. Автор Османлы мемлекетінің азаматы бола тұра аталған кітапты
жазу мақсатында, Ресей империясының құрамында болған Орталық Азия
аймағына келіп тарихи деректер жинаған. Аталған еңбек 1908 жылы Орынбор
қаласындағы «Каримов, Хусаинов жəне К» баспаханасында, Троицк қаласындағы
Расулия медресесінің башқұрт ұлтты басшысы Шейх Зайнулланың қаржылық
қолдауымен басылып шыққан. Көп ұзамай аталған еңбек патшалық үкімет
тарапынан «Авторда христиан əлеміне жəне жалпы орыс ұлтына деген арам
пиғыл мен жеккөрушілік бар» деген желеумен тəркіленген. Алайда, туындаған
түрлі кедергілерге қарамастан, бұл кітап Шығыс елдеріне жылдам таралған.
Кітаптың жалпы көлемі көлемі 270 бет [13, 143-146].

Бұл кітаптың кіріспесінде түрік халықтарының шығу тегі мен даму жолы
жəне көрші халықтармен өзара байланысы сипатталған. Алғашқы бөлімде Еділ
Бұлғариясының тарихы мен моңғол шапқыншылығына дейінгі халықтың жағдайы



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

245

сипатталады. Екінші бөлімде моңғол шапқыншылығы, Алтын Орданың
қалыптасуы жəне оның ислам дінін қабылдау үдерісі сипатталады. Үшінші
бөлімде орыс патшасы Иван Грозныйдың Қазан қаласын жаулап алуына дейінгі
жəне одан кейінгі кезеңде болған оқиғалар сипатталады. Ал, төртінші бөлімінде
орыстардың башқұрттар мен татарларды өзіне қаратқан сəтінен бастап сол
кезеңге дейінгі Қазан қаласына жəне оның тұрғындарына қатысты оқиғалар
баяндалады. Сонымен қатар, Мурат Рамзи еңбегінің соңғы бөлімінде өз дəуірінде
өмір сүрген жүзге жуық қоғам, саясат, дін жəне мəдениет қайраткерлері жөнінде
қысқаша биобиблиографиялық мəліметтер келтіреді.[16, 12].

Əмит ишан ұрпақтары қолындағы екінші кітаптың атауы «əл-Жāми‘ əл-
Уаджиз». Кітаптың авторы ХІV-ХV ғасырларда өмір сүрген ұлты түркі Мухаммад
ибн Мухаммад ибн Шихāб ибн Йусȳф əл-Кардарӣ. «Имам əл-Бəззāзи» лақап
атымен де танымал болған. Кейбір зерттеушілердің пікірінше бұл автор Арал
өңірінен шыққан. Йусȳф əл-Кардарӣ ханафи мазхабының ғұламасы болған. Бұл
автор сол кезеңде Қырым, Болгария жəне Арабия жерлерінде де өмір сүрген. Бұл
кітабы жалпы 6 томнан тұрған. Бірақ кейінгі баспаларында 2 томға біріктірілген.
Кітаптың жалпы көлемі 256 бет. Бұл нұсқасы ХХ ғасырдың басында Египеттегі
əл-Халаби баспасында жарық көрген. Кітапта негізінен Ханафи мазхабының
шариғат заңдары, фикх мəселелері қамтылған. Ислам ғұламаларының оның
ішінде əсіресе Имам Əбу Юсуф (731-798 жж.) мен имам Хасан аш-Шайбанидің
(749-805 жж.) діни пəтуалары берілген. Еңбекте намаз, зекет, ораза, қажылық,
неке жəне талақ мəселелерімен қатар, құлды азат ету, сауда-саттық, жалға беру,
қадилердің əдеп нормалары, куəлік жəне қылмысты мойындау, жаза түрлері,
өсиет пен мұрагерлік, өкілдік жəне жетім балаларды қамқорлыққа алу, татуласу,
қарыз жəне сыйлық алу, бірлестік құру, құрбандық шалу мен аң аулау тəртібі
сияқты тақырыптар қамтылған [17, 1].

Əмит ишаннан қалған үшінші кітаптың атауы «Хуласат əл-Кайдāни».
Аталған діни еңбектің авторы — XIV ғасырда өмір сүрген ханафи мазһабының
факихі Лутфулла əн-Насафӣ əл-Кайдāни. Ғұлама қазіргі Өзбекстан жерінде
орналасқан ортағасырлық Насаф қаласында (қазіргі Қаршы) дүниеге келген. 1349
жылы қайтыс болған. Кітаптың бұл нұсқасы 1893 жылы Ташкентте басылған,
көлемі 140 бет. Зерттеушілердің ойынша Лутфулла өз заманында фикх ілімін
жандандыруға тырысқан ғұлама. Осыған байланысты ол еңбектерінде көбіне
ғибадатқа қатысты мəселелерге баса назар аударған. Зерттеушілердің айтуынша,
кітап шағын көлемді болғанымен, мазмұны терең əрі мағыналы. Əл-Кайдāнидің
бұл еңбегіне үш түрлі ғұлама тарапынан түсіндірме (шарх) жазылған. Алғашқысы
Бадруддин ибн Ибрагим əл-Астарханди, екіншісі Мұхаммед Əмин ибн Мұхаммед
Хусейн əл-Хасими, ал үшіншісінің есімі белгісіз. Аталған еңбек негізінен
Үндістан мұсылмандарының арасында кеңінен қолданылған. Əмит ишан
ұрпақтарының қолындағы төртінші кітап «Мухтасар əл-Уикайа» деп аталады.
Кітаптың авторы Бұқара қаласында өмір сүрген ‘Убайдулла бин Мас‘ȳд бин
Махмуд бин Ахмад əл-Махбȳбӣ (қайтыс болған жылы 1346 ж.). Ислам əлемінде
бұл ғалым «Содруш-шариаһ», яғни «шариғаттың төресі» деген құрметті атауға ие
болған. Еңбектің жалпы көлемі 100 беттен тұрады. Аталған нұсқасы 1895 жылы
Санкт-Петербургте цензурадан өтіп, келесі жылы — 1896 жылы Қазан



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

246

императорлық университетінің типо-литографиясынан жарық көрген [17, 1]. Бұл
еңбекте ханафи мазхабы негізінде мұсылман жамағатының күнделікті өмір сүру
тəртіптері сипатталады. Кітап жалпы 49 бөлімнен тұрады. Негізгі тараулары
«Тазалық кітабы», «Дұға кітабы», «Зиярат кітабы», «Неке кітабы», «Талақ кітабы»
жəне «Татуласу кітабы» деген атаулармен берілген. Кітаптың бір ерекшелігі
фикхтың барлық тармағы қамтылып жаттауға арналғандығында. Кітап жарық
көргеннен кейін Орталық Азия медреселерінде ислам құқығы бойынша оқулық
ретінде қолданылған. Бұл «Мухтасар əл-Уикайа» атты кітап ХІХ ғасырда Сыр
бойында өмір сүрген тағы бір діни ғұлама Əлібай ахунның рухани мұрасының
арасында да бар. Əлібай ахуннан қалған кітаптар мен қолжазбалар Қармақшы
ауданындағы ахунның қарашаңырағы саналатын бұл мұра Əжмағанбет ұлы
Абдулғазимнің иелігінде сақтаулы. Аталған еңбектің бұл басылымы да 1901
жылы Санкт-Петербург қаласында арнайы цензорлық тексерістен өтіп, 1902
жылы Қазандағы императорлық университеттің типолитографиясынан басылып
шыққан. Əлібай ахунның бұдан да басқа кітаптары мен қолжазбалары
толыққанды зерттеуді қажет етеді [18, 2]. Байқағанымыздай Əмит ишан мен
Əлібай ахуннан қалған мұралардан олардың тарихқа қатысты кітаптармен қатар,
ханафи мазхабы бойынша еңбектерді көп қолданғанын көре аламыз жəне бұл ұл
ахун-ишандардың ханафи мазхабы бойынша пəтуə беріп отырғанын көрсетеді.
ХІХ-ХХ ғасырларда Сыр өңірінде өмір сүрген Мəді қожаның ұрпақтарының
арасында Құлболды ишан Сұлтанұлы (1780-1860 ж.ж.) мен Тапал ахун
(Нұрмұхаммед) Қадірұлы (1848-1921 ж.ж.) есімі ерекше аталады. Құлболды
ишанның есімі Марал ишан, Айқожа ишандардың есімімен қатар айтылады.
Құлболды ишан қазіргі Сырдария ауданы, Қоғалыкөл ауылы маңындағы «Хан
ағашы» деген жердегі медреседе діни білім алған. Алғашқы ұстазы атақты
Смайыл Əздүр болған. Кейін Бұқарадағы Мир-Араб медресесінде білім алады
[19]. Құлболды ишан өз заманында елге белгілі көптеген тұлғалармен жақсы
қарым-қатынаста болған. Əсіресе Сыр өңіріне Қоқан хандығының билігі жүріп
тұрған кезеңінде Ақмешіт пен Жөлектің төңірегінде үлкен құрметке ие болған
Тұрсынбай датқамен сыйластығы болған [20, 13]. Екеуі бірлесіп ел ішіндегі үлкен
дауларды шешіп отырған. Кейін Құлболды ишан дүниеден өткенде Тұрсынбай
датқа оның кесенесін салдырған [21].

Қазіргі таңда Құлболды ишан кесенесі қайта жаңғыртылып, зерттеліп,
«Қазақстанның киелі жерлерінің географиясы» жобасы шеңберінде өңірлік
маңызы бар қасиетті орындар қатарына енген. Құлболды ишанның ұрпақтарының
қолында оның Медине қаласында тігілген жасыл маталы алтын жіппен
өрнектелген шапаны, немересі Əбдіхалық мақсұмға тиесілі жеке мөрі жəне 1906
жылы Медине қаласында арнайы дайындалған Құлболды ишанның шежіресі
сақтаулы. Құлболды ишан əулетінің шежіресі (насабнама) 2004-2005 жылдар
аралығында «Мəдени мұра» бағдарламасы аясында жинақталып, Қызылорда
облыстық тарихи-өлкетану музейінің қорына өткізілген. Ол шежіре 4 бөлімнен
тұрады: Бірінші бөлімінде Аллаға мадақ айтылса, екінші бөлімінде Мұхаммед
пайғамбарға салауат жолданған, үшінші бөлімінде Мұхаммед-Ханафиядан
басталып, Əбдіхалық мақсұмға дейінгі 43 атадан тұратын шежіре берілген, ал
төртінші бөлімінде шежіренің жасалған уақыты — хижраның 1324 жылы,



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

247

Зүлхиджа айында, Медине қаласында құрастырылғаны көрсетілген. Шежірені
Хафиз Мұхаммед Шүкіри Қожа Əли жазған. Шежіренің басты кейіпкері Мəді
қожа ХVІІ ғасырда өмір сүрген жəне ол үш рет қажылыққа барған. Қожа Ахмет
Ясауи негізін қалаған сопылық-дəруіштік ілімді насихаттаған көрнекті діни
қайраткер [22].

Мəдіқожа ұрпағы Тапал ахун Қадірұлы (шын есімі Нұрмұхаммед) 1848-
1921 жылдары өмір сүрген [23]. Ахунның бойы аласа болғандықтан ел арасында
Тапал аталып кеткен. Бұқарадағы  Мир-Араб медресесінде діни білім алып, туған
жеріне оралғаннан кейін Шіркейлі деген жерде мешіт салдырып, бала оқытады.
Ілімімен халық арасындағы жер дауы, жесір дауы секілді түрлі дауларды да
шешіп отырған [24, 135]. Тапал ахун өз дəуіріндегі қазақ даласындағы саяси
оқиғаларға белсенді араласқан тұлғалардың бірі болғаны байқалады. Бұған дəлел
ретінде оның 1916 жылғы Торғай өңіріндегі Ресей империясына қарсы
бағытталған ұлт-азаттық көтерілісіне жетекшілік еткен Амангелді Имановқа бұл
қозғалыстың əділ екенін растап, арнайы пəтуа беруін атауға болады. Бүгінде
Тапал ахунның тікелей ұрпағы Насырадин Пахрадиновтың қолында араб, парсы
жəне түркі тілдерінде жазылған 40-тан аса сирек кітап сақтаулы. Аталған
кітаптардың осы күнге дейін жақсы күйінде жетуіне Тапал ахунның келіні
Күлəштің еңбегі зор болған [25]. Бұл кітаптардың басым бөлігі қазіргі Сырдария
ауданы Шіркейлі ауылының кітапханашысы Л. Əбдіраймованың бастамасымен
ауылдық жəне аудандық көрмелерде бірнеше рет жұртшылыққа таныстырылған
[26].

Облыстық өлкетану музейі тарапынан Тапал ахунға тиесілі төрт бірдей
кітаптың электронды нұсқалары жасалып алынған. Зерттеулер нəтижесінде ол
кітаптардың ХІХ-ХХ ғасырларда Ресей, Өзбекстан, Үндістан жəне Египет
елдерінің баспаханаларында жарық көрген ол «Фатāуа əл-‘Аламгирийа»
(Фатуалар жинағы), «Салат əл- Мас‘ȳдӣ», «Гулистāн», «Джам‘ əл-уасā’ил фӣ
шарх аш-Шамā’ил» атты кітаптардың жалпы мазмұны оқылған. «Фатāуа əл-
‘Аламгирийа» кітабы  мұсылман елдерінде «əл-Фатауа əл-Хиндийа» деген атпен
де белгілі. Кітапта негізінен исламдық шариғат заңдары, этика, əскери стратегия,
экономикалық саясат келтірілген. Тарихи мəліметтерге қарағанда, бұл еңбектің
жарық көруіне Моғол империясының билеушісі Мұхаммад Аурангзеб Аламгирдің
ықпалы болған (500 аса ғалымның 24234 пəтуасы жинақталған). Кітап бастапқыда
əр түрлі тілдерде 30 томнан тұрған, бірақ кейінгі басылымдарда олар 6 томға
біріктірілген. Тапал ахун ұрпағының қолындағы нұсқасы 240 беттен тұрады жəне
ол ХІХ ғасырдың аяғында Египеттің Маймана баспасынан шыққан [27, 86-89].
«Салат əл- Мас‘ȳдӣ» кітабы болса Орталық Азияның негізгі мазхабы болған
ханафи мұсылмандарының күнделікті тұрмыс-тіршілігіне арналған шығарма.
Еңбектің авторы ХІІІ-ХІV ғ.ғ. өмір сүрген Орталық Азиядан шыққан ғалым
Мас‘ȳд ибн Махмȳд ибн Йусуф əс-Самарқандӣ. Тапал ахун ұрпақтарының
қолындағы бұл еңбектің нұсқасы 1900 жылы Үндістанның Бомбей қаласындағы
баспаханада жарық көрген. Жалпы көлемі 193 беттен тұратын бұл шығарма үш
томға бөлінген. Алғашқы екі томда мазмұнның негізгі бөлігін құрайтын намаз
жəне оған қатысты шариғи мəселелер қарастырылса, үшінші томында зекет,
ораза, қажылық, неке, талақ, құрбандық шалу, сату-сатып алу, мұрагерлік, өсиет



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

248

секілді бірқатар басқа да діни үкімдер қамтылған. Толығымен шариғат
институттары мен өмірлік діни мəселелерге арналған Йусуф əс-Самарқандӣдің
«Салат əл- Мас‘ȳдӣ» еңбегінің бір ерекшелігі ғылыми стилде жазылғандығында.
Сонымен қатар бұл еңбекте беделді 84 діни кітаптың тізімімен қатар, танымал 125
сахабадан жеткен хадистер мен 129 имамның өнегелі өсиет-əңгімелері
топтастырылған. Сондай-ақ автор түрлі «жалған» ағымдарға қатысты құқықтық
мəселелер бойынша да өз көзқарасын білдірген [27, 86-89]. Бұл ерекшеліктер
еңбекті мазмұнды етіп, оқып-үйренуге қолайлы еткен. Тапал ахуннан қалған
«Гулистāн» атты кітап болса шығыстық проза жанры түрінде жазылған əдеби
шығарма. Шығарманың авторы атақты парсы əдебиетінің классигі Муслихиддин
Əбу Мухаммад ‘Абдуллах ибн Мушриф ад-дӣн Са‘ди Ширāзӣ (1203-1292 ж.ж.).
«Гулистāн» негізінен ел билеушілеріне жəне тəлім-тəрбие мен əдеп мəселелерін
арналған VІІІ тараудан тұратын шығарма. Са‘ди Ширāзӣ 1258 жылы бұл еңбекті
жазып бітірген соң Шираз қаласының əкімі Əбу Бəкір ибн Сағдиге сыйға тартады.
Тапал ахун ұрпақтарының қолындағы кітаптың бұл нұсқасы XIX ғасырдың
соңында Ташкент қаласындағы О.А. Порцева баспаханасында басылып шыққан.
Кітаптың жалпы көлемі 240  бет.  Қазіргі таңда кейбір түркітанушылар Алтын
Орданың əдеби жаухары саналатын Сайф Сарайидің атақты «Гулистāн бит турки»
атты шығармасы осы Са‘ди Ширāзӣдің «Гулистāн» шығармасының түрікшеге
өзгертіліп аударылған түрі деген пікір айтады [27, 86-89]. Ал, «Джам‘ əл-уасā’ил
фӣ шарх аш-Шамā’ил»  кітабы Имам Əбу ‘Иса əт-Тирмизӣдің «аш-Шамā’ил əл-
Мухаммадийа» атты хадистер жинағына арналған түсініктеме. Авторы Мулла
‘Алӣ əл-Қарӣ есімімен танылған Нȳр ад-дӣн Əбу Хасан ‘Алӣ ибн Сȳлтāн
Мухаммеад əл-Қарӣ əл-Харауӣ əл-Мəккӣ əл-Ханафӣ (1524 - 1605 ж.ж.). Ол ислам
əлеміне Мулла ‘Алӣ əл-Қарӣ деген атпен танымал болған. Хадистер жинағы екі
томнан жəне 63 бөлімнен құралған.

Еңбекте жалпы Мұхамбет пайғамбардың өмірі баяндалған. Кітаптың бұл
нұсқасы XIX ғасырдың соңында Мысырдағы əл-Халаби баспаханасынан басылып
шыққан. Көлемі 247 бет. Еңбек авторы Мулла ‘Алӣ əл-Қарӣ 1524 жылы
Ауғанстанның Герат қаласында дүниеге келген ислам ғұламасы, факих, мухаддис.
Ол жастайынан діни ілімге ден қойып, танымал Шейх Муинуддиннен Құран
Кəрімді дұрыс əрі мəнерлеп оқудың қыр-сырын үйренген. Ханафи мазхабын
ұстанған Мулла ‘Алӣ əл-Қарӣ ілімінің арқасында атақты имам атанған, ислам
əлемінде фикх ғылымының дамуына үлес қосып, үлкен беделге ие болған. Ол
1605 жылы Мекке қаласында өмірден өткен. Сонымен қатар Тапал ахун
ұрпақтарының қолындағы «Ахтари-Кабир» атты сөздікте сақталған. Бұл шығарма
1899 жылы Қазан Императорлық университетінің баспаханасында басылып
шыққан. Авторы сөздіктің 1545 жылы Кутахиа қаласында жазылғанын жазады. 40
мың арабша сөз түрік тіліне аударылған. «Ахтари-Кабир» атты сөздік 1826 жылы
Стамбұлда алғаш рет жарық көріп, кейіннен Түркияның басқа өңірлерінде,
Мысырда, Иранда жəне Ресейде қайта басылып таратылған. Көне түркі тілдерін
тану кеңістігінде бұл еңбек лингвистика ғылымы үшін құнды дереккөз ретінде
танылған. Аталған еңбектің авторы — түркі текті көрнекті факих əрі лингвист
ғалым Ахтари Муслихиддин Мустафа ибн Шамсиди Ахмад. Ғалым 1496 жылы
Осман империясының Афион-Карахисар деген жерінде дүниеге келген.



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

249

Сондықтан да ол кісі кейде Карахисари деп те аталған [27, 86-89]. Ол өмірінің
соңына дейін Күтахиа қаласындағы медреседе мүдаррис қызметін атқарып, Осман
сұлтаны Сүлеймен тарапынан жоғары құрметке бөленген. Сыр бойындағы атақты
қожа, ишан жəне ахундардан қалған бұл кітаптарды советтік кезеңде ұрпақтары
арнайы тығып сақтаған. Өз заманында Сыр өңірінде танымал болған Орталық
Азиядағы белгілі оқу орны Көкалташ медресесін тəмамдаған тарихи тұлғалардың
тағы бірі Қалжан ахун Бөлекбайұлы еді. Қалжан ахун ХХ ғасырдың басында өзі
өмір сүрген Тереңөзек өңірінде мешіт-медресе салдырған. Қызылорда облыстық
тарихи-өлкетану музейі қорында Қалжан ахунның пайдаланған бірнеше кітап
сақталған. Қалжан ахунның сол кезеңде Патшалық Ресей тарапынан үнемі
бақылауда болғанын да айта кету қажет. 2004-2005 жылдардағы «Мəдени мұра»
мемлекеттік бағдарламасы аясында Қалжан ахун пайдаланған қолжазбалар оның
екінші баласы Муаммар мақсұмның ұлы Хасанатулла тарапынан Облыстық
өлкетану музейі қорына өткізілген. Музей қорында парақша түрінде сақталған
ахунның 40-тан астам қолжазбасын араб тілінен аудару нəтижесінде, олардың
ислам ғұламаларының күнделікті өмірге қатысты айтқан діни пəтуаларын
қамтитыны анықталған. Сонымен бірге Қалжан ахун қолданған «Халаби сағир»
(Кіші Сағир) кітабы да 2005 жылы «Мəдени мұра» бағдарламасы аясында музей
қорына қабылданған. Авторы: Ибрāхӣм ибн Мухаммад ал-Халабӣ (1549 ж. қ.б.)
Ол кітаптың көлемі 210 бет [28, 144].

Ол еңбек 1898 жылы Стамбулда жарияланған. Кітаптың толық аты
«Мухтасарлы Гуниетил-муттамали». Ол еңбекте намаздың шарттары мен
парыздарына түсіндірмелер жасалған. Мəтінде имамдыққа арналған тараулармен
қатар, жаназаға қатысты шарттар жəне басқа да шариғи мəселелер талданған.
Одан бөлек Қалжан ахуннан қалған тағы бір мұра ‘Убайдулла əл-Махбȳбӣдің «əл-
Уйкайа» шығармасы негізінде жазылған Ибрāхӣм ибн Мухаммад ал-Халабӣдің
тағы бір шығармасы – «Мултака əл-абхур» («Теңіздердің қосылуы») атты кітап.
Кітап 1517 жылы Стамбул қаласында жарық көрген, толық аты «Мултака əл-
абхур фи фуру‘ əл-ханафийа». Əл-Халабидің бұл еңбегі өзінен бұрын өмір сүрген
төрт факихтің шығармаларына сүйене отырып құрастырылған. Шығарма көлемі
108 бетті құрайды жəне XIX ғасырдың соңында Стамбул қаласында басылып
шыққан [28, 145].

Кітапта Османлы мемлекетіндегі ХІХ ғасырдағы саяси-құқықтық
реформаларға дейін қолданылған шариғат негіздері қамтылған. Яғни, бұл еңбекте
мемлекеттік қызметтің түрлі салаларына қатысты — соның ішінде діни рəсімдер,
отбасы қатынастары, мұрагерлік мəселелері, сауда-саттық келісімдері мен
қылмыстық жазаға байланысты ережелер қамтылған. Бұл заттай деректерден сол
кезеңдегі ахун-ишандардың қандай фикх, хадис жəне əдеби еңбектерді
пайдаланғанын жəне ханафи мазхабы бойынша жазылған кітаптарды алыстан
болса да алдырып пайдаланып отырғанын көруге болады. Сыр өңірінен шыққан
тағы бір атақты діни тұлға Садық ахунның да бүгінде емшілік қызметте қолданған
заттарымен қатар, кітаптар Сырдария аудандық тарихи-өлкетану музейінің
қорында сақтаулы. Ұрпақтары аудандық музейге табыстаған Садық ахун
мұрасының ішінен екі кітаптың жалпы мазмұны анықталған. Аударма жұмысына
сол кезеңде Жаңақала ауылында имамдық қызмет атқарған Ербол Тағыбергенұлы



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

250

көмек көрсеткен. Бірінші кітаптың аты «Уафā’ əл- Уафā’ би-ахбāр дāр əл-
Мустафа» («Мəдина қаласы туралы толық ақпарат»). Авторы Нȳр ад-дӣн ‘Алӣ
бин Ахмад əс-Самхȳдӣ əш-Шāфи‘ӣ (1440–1505). Ол Мысырдың Самхуд елді
мекенінде дүниеге келіп, Мəдина қаласында дүниеден өткен ғалым. Мəдина
қаласының тарихы, тұрғындары, ғалымдары жəне басқалары жайлы 50 жуық
кітап жазған. Бұл кітабында да исламнан бұрынғы жəне Мұхаммед пайғамбар
заманындағы Мəдина қаласындағы тарихи процестер, мешіттермен жолдар жəне
түрлі мекендер туралы мəлімттер берілген. Садық ахун ұрпақтарының қолындағы
екінші кітап ол Құран тəпсірі. Авторы Мухӣ ад-дӣн ибн ‘Арабӣ (1165-1240 ж.ж.),
ол мұсылман əлемінде «Шейх əл-Акбар» (Ұлы ұстаз) атанған атақты сопы, пір.
Бұл тəпсір кітабының жалпы көлемі 484 бет. Османлы мемлекетінде жарық
көрген болуы керек [18, 2]. Жалпы бұл мəліметтерден ахун-ишандардың тəпсір
мен хадис алаңында жəне фикх мəселелерінде сүнниттік-ханафиттік бағытта
жазылған еңбектерді қолданғаны аңғарылады.

Қорытынды
Сыр өңірінде өмір сүрген қожа-ишандар мен ахундар туралы ауызша

деректер мен олардың артында қалған заттай мұрасынан олардың қандай
исламдық бағытты (мазхабты) ұстанғанын жəне олардың рухани жолын байқауға
болады. Қолдағы деректерден Сыр өңірінен шыққан қожа-ишандарды қазақ
даласындағы сопылық діни дəстүрдің аясында қарастырар болсақ, ахундарды
Орталық Азиядағы ханафилік мазхабтың ірі өкілдері ретінде қарастыра аламыз.
Бұны олардың жоғарыда сөз етілген артында қалған мұрасынан анық байқай
аламыз. Қожа-ишандар рухани жетекші атанған Орталық Азиядағы сопы-пірлерге
мүрид (шəкірт) болып олардан рухани тəрбие алса, ахундар Көкалташ, Мир-Араб
секілді ірі медреселерден жан-жақты исламдық (фикх, хадис) ілім алған. Олардың
ел ішінде кішігірім жеке мешіт-медреселерімен қатар жеке кітапханалары да
болғанын аңғаруға болады. Бірақ совет үкіметі орнағаннан кейін көп уақыт өтпей
жатып атеистік саясат ықпалымен ишандық, ахундық институт жойылуға бет
алды. Сонымен қатар олардың мұрасына да қауіп төніп, рухани мұрасы жойыла
бастады. Соған қарамастан кейбір қожа-ишандар мен ахундардың ұрпақтары
аталарынан қалған рухани мұраның бір бөлігін сақтай білді. Сыр өңіріндегі қожа-
ишандар мен ахундардың қазіргі уақытқа жеткен заттай мұрасының ішінде
əсіресе сирек кездесетін кітаптар мен қолжазбалар өте құнды. Ал сақталған
қолжазбалардың көбісі насабнама нұсқалары, бірақ олар толық емес.
Насабнамалар ұрпақтарының қолында бөлік-бөлік болып ғана сақталған. Ал, діни
кітаптардың көбісі жойылған, жоғарыда аталған кітаптар тек сақталғандары ғана.
Қожа-ишандар мен ахундардың ұрпақтары ол жəдігерлерді түрлі жолдармен
жасырып ұстағанының арқасында олардың біршамасы бүгінгі күнге жете білген.
Сақталған кітаптардың көбісі Османлы мемлекетінде, Үндістанда, Ресей
империясының территориясында жарыққа көрген. Осы уақытқа жете алған бұл
мұралар зерттеушілер үшін маңызды заттай дерек саналады жəне оларды бұдан
кейін сақтап, аударып, зерттеу жүргізу өте өзекті.



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

251

Алғыстар
Мақала ҚР ҒжЖБМ Ғылым комитетінің гранттық қаржыландыруымен

AP22787282 «Советтік Қазақстанда сопылық: Яссауилік жəне ишандық дəстүр
тарихы мысалында» тақырыбындағы ғылыми жоба аясында дайындалды.

ƏДЕБИЕТ
[1] Zholdassuly T. Sovyet Kazakistan’inda Tasavvuf: Komünistlerin Yesevilik ve

İşanlara Yönelik Faaliyeti / T.  Zholdassuly // Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma
Dergisi. – Bahar - Mart 2024. – Sayı 109. – S. 49-77.

[2] Бартольд В.В. История культурной жизни Туркестана / В.В. Бартольд //
Сочинения в 9-ти томах: Т. ІІ. Часть 1. – Москва: Наука, 1966. – 433 с.

[3] Аймауытов Ж. Əзірет Сұлтан (Қожа Ахмет Яссауи) / Ж. Аймауытов //
Алты томдық шығармалар жинағы: 6-т. – Алматы: Ел-шежіре, 2013. Б. – 294-304.
[Жаңа əдебиет, 1929. №1].

[4] Дастанов О. «Əулиелі» жерлер туралы шындық / О. Дастанов. – Алматы:
Қазақстан баспасы, 1967. – 80 б.

[5] Муминов А.К. Исторические документы мавзолея Ходжа Ахмада Йасави /
А.К. Муминов, Б.Е. Кумеков, У.А. Султонов, В.К. Шуховцов, Д.Т. Кенжетаев, А.С.
Кабылова et al.– Астана: Мастер ПО ЖШС, 2017. – 216 с.

[6] Ерофеева И.В. Родословные казахских ханов и кожа ХVІІІ-ХІХ вв.
(история, историграфия, источники) / И.В. Ерофеева. – Алматы: ТОО “Print-S”, 2003.
– 178 с.

[7] Гүлбану Əбіласановамен болған сұхбаттың видеожазбасы // «Құнды
жəдігер» тарихи-танымдық телехабар («Qyzylorda» телеарнасы мен Қызылорда
облыстық тарихи-өлкетану музейінің біріккен жобасы) / Идея авторы: А. Сайлау. Ред:
Əзиз Сейдалы. VІ-түсірілім. –Қыркүйек, 2021.

[8] Ғарифолла Əбіласановпен болған сұхбаттың видеожазбасы // «Құнды
жəдігер» тарихи-танымдық телехабар («Qyzylorda» телеарнасы мен Қызылорда
облыстық тарихи-өлкетану музейінің біріккен жобасы) / Идея авторы: А. Сайлау. Ред:
Əзиз Сейдалы. VІ-түсірілім. –Қыркүйек, 2021.

[9] Əлімжан Əбдиевпен болған сұхбаттың видеожазбасы // «Құнды жəдігер»
тарихи-танымдық телехабар («Qyzylorda» телеарнасы мен Қызылорда облыстық
тарихи-өлкетану музейінің біріккен жобасы) / Идея авторы: А. Сайлау. Ред: Əзиз
Сейдалы. ІV-түсірілім. – Тамыз, 2021.

[10] Жетпісбаев М. Қасиетті мөр мен киелі қазан / М. Жетпісбаев // Егемен
Қазақстан газеті. – 2021. – 23 қыркүйек. – Б. 1.

[11] Сайлау А. Cыр бойындағы ислам құндылықтары / А. Сайлау, Ж. Əубəкір
// Uly Dala Murasy ғылыми-танымдық журналы. – 2024. – №1 (ХХІ). – Б. 60-65.

[12] Қызылорда облыстық тарихи-өлкетану музейі (ҚОТМ). Негізгі қорға
түсетін экспонаттар есебінің түгендеу кітабы. – 2024. – №35.

[13] Көзейбаев С. Тарихи мұраны ұлықтаған жоба / С. Көзейбаев А. Сайлау //
Мəдени мұра журналы. – 2022. – №1(96). – Б. 142-147.

[14] Бекболат Молдашұлымен болған сұхбаттың видеожазбасы // «Құнды
жəдігер» тарихи-танымдық телехабар («Qyzylorda» телеарнасы мен Қызылорда
облыстық тарихи-өлкетану музейінің біріккен жобасы) / Идея авторы: А. Сайлау. Ред:
Əзиз Сейдалы. ІІ-түсірілім. – Сəуір, 2021.



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

252

[15] Шолпан Жүсіпбекқызымен болған сұхбаттың видеожазбасы // «Құнды
жəдігер» тарихи-танымдық телехабар («Qyzylorda» телеарнасы мен Қызылорда
облыстық тарихи-өлкетану музейінің біріккен жобасы) / Идея авторы: А. Сайлау.
Редак: Əзиз Сейдалы. ІІ-түсірілім. –Сəуір, 2021.

[16] Рамзи М.М. Талфӣк əл-ахбāр уа талкӣх əл-асāр фӣ уакāи‘ Казāн уа Булгāр
уа мулȳк əт-Татāр / М.М. Рамзи. – Орынбор: «Каримов, Хусаинов жəне К», 1908. –
270 с.

[17] Жалғасбайқызы Л. Əмит ишаннан қалған қазына / Л. Жалғасбайқызы //
Сыр бойы газеті. – 2023. – 18 наурыз. – Б. 1.

[18] Сайлау А. Сыр бойындағы ахундар мұрасы / А. Сайлау // Сыр бойы газеті.
– 2024. – 6 маусым. – Б. 2.

[19] Асхат Абылаевпен болған сұхбаттың видеожазбасы // «Құнды жəдігер»
тарихи-танымдық телехабар («Qyzylorda» телеарнасы мен Қызылорда облыстық
тарихи-өлкетану музейінің біріккен жобасы) / Идея авторы: А. Сайлау. Ред: Əзиз
Сейдалы. ІІІ-түсірілім. –Маусым, 2021.

[20] Шағыров Қ. Ұрпақтары Құлболды ишан рухына тағзым етті /  Қ.
Шағыров // Əлімсақ журналы. – 2017. – №12. – Б. 33.

[21] Əсия Абылаевамен болған сұхбаттың видеожазбасы // «Құнды жəдігер»
тарихи-танымдық телехабар («Qyzylorda» телеарнасы мен Қызылорда облыстық
тарихи-өлкетану музейінің біріккен жобасы) / Идея авторы: А. Сайлау. Редак: Əзиз
Сейдалы. ІІІ-түсірілім. –Маусым, 2021.

[22] Жұмабай Əубəкірмен болған сұхбаттың аудиожазбасы. – Қаңтар, 2023.
[23] Мақсұт Əбсадықовпен болған сұхбаттың видеожазбасы // «Құнды

жəдігер» тарихи-танымдық телехабар («Qyzylorda» телеарнасы мен Қызылорда
облыстық тарихи-өлкетану музейінің біріккен жобасы) / Идея авторы: А. Сайлау. Ред:
Əзиз Сейдалы. ІХ түсірілім, – Ақпан, 2022.

[24] Сыр бойының сакралды ескерткіштері: мифтер, аңыздар, хикаяттар / ред.
А.С. Оңғарбаев. – Қызылорда: Тұмар, 2019. – 432 б.

[25] Сахаббадин Нұрымбетовпен болған сұхбаттың видеожазбасы // «Құнды
жəдігер» тарихи-танымдық телехабар («Qyzylorda» телеарнасы мен Қызылорда
облыстық тарихи-өлкетану музейінің біріккен жобасы) / Идея авторы: А. Сайлау. Ред:
Əзиз Сейдалы. ІХ түсірілім, – Ақпан, 2022.

[26] Лəззат Əбдірайымовамен болған сұхбаттың видеожазбасы // «Құнды
жəдігер» тарихи-танымдық телехабар («Qyzylorda» телеарнасы мен Қызылорда
облыстық тарихи-өлкетану музейінің біріккен жобасы) / Идея авторы: А. Сайлау. Ред:
Əзиз Сейдалы. ІХ түсірілім, – Ақпан, 2022.

[27] Сайлау А. Сыр бойындағы Ислам құндылықтары / А. Сайлау, Л.
Жалғасбайқызы // Мəдени мұра журналы. – 2023. – №2 (101). – Б. 87-89.

[28] ҚОТМ. Негізгі қорға түсетін экспонаттар есебінің түгендеу кітабы. –
2005. – №11.

REFERENCES

[1] Zholdassuly, T. (2024). Sovyet Kazakistan’inda Tasavvuf: Komünistlerin Yesevilik
ve İşanlara Yönelik Faaliyeti. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Velî Araştırma Dergisi, 109,

49-77 [in Turkish].



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

253

[2] Bartold, V.V. (1966). Istorija kul'turnoj zhizni Turkestana [History of
cultural life of Turkestan]. Sochinenija v 9-ti tomah. (Vol. ІІ; Part 1). Moscow: Nauka
[in Russian].

[3] Aimauytov, Zh. (2013). (Koja Ahmet Yassaui) [Azіret Sultan (Khoja Ahmed
Yasawi)]. Alty tomdyk shygarmalar zhinagy. (Vol. 6). Almaty: El-shezhіre. 294-304 [in
Kazakh]. [Zhana adebiet, 1929. №1].

[4] Dastanov, O. (1967). “Aulielі” zherler turaly shyndyk [The truth about
“holy” places]. Almaty: Kazakstan [in Russian].

[5] Muminov, A.K.,, & Kumekov, B.E. Sultonov, U.A. Shuhovcov, V.K.
Kenzhetaev, D.T. Kabylova, A.S. et al. (2017). Istoricheskie dokumenty mavzoleja
Hodzha Ahmada Jasavi [Historical documents of the mausoleum of Khoja Ahmad
Yasawi]. Astana: Master PO ZhShS [in Russian].

[6] Erofeeva, I.V. (2003). Rodoslovnye kazahskih hanov i kozha XVІІІ-XІX vv.
(istorija, istorigrafija, istochniki) [Genealogies of Kazakh khans and khoja of the 18th-
19th centuries (history, historiography, sources)]. Almaty: TOO “Print-S” [in Russian].

[7] (2021). Gulbanu Abіlasanovamen bolgan suhbattyn videozhazbasy [Video
recording of an interview with Gulbanu Abilasanova]. “Kundy zhadіger” tarihi-
tanymdyk telehabar (“Qyzylorda” telearnasy men Kyzylorda oblystyk tarihi-olketanu
muzejіnіn bіrіkken zhobasy). Author of the idea: A. Sailau. Ed: Aziz Seydaly. VI-shot,
September [in Kazakh].

[8] (2021). Garifulla Abіlasanovpen bolgan suhbattyn videozhazbasy [Video
recording of an interview with Garifulla Abilasanov]. “Kundy zhadіger” tarihi-
tanymdyk telehabar (“Qyzylorda” telearnasy men Kyzylorda oblystyk tarihi-olketanu
muzejіnіn bіrіkken zhobasy). Author of the idea: A. Sailau. Ed: Aziz Seydaly. VI-shot,
September [in Kazakh].

[9] (2021). Alimzhan Abdiyevpen bolgan suhbattyn videozhazbasy [Video
recording of an interview with Alimzhan Abdiyev]. “Kundy zhadіger” tarihi-tanymdyk
telehabar (“Qyzylorda” telearnasy men Kyzylorda oblystyk tarihi-olketanu muzejіnіn
bіrіkken zhobasy). Author of the idea: A. Sailau. Ed: Aziz Seydaly. IV-shot, August [in
Kazakh].

[10] Zhetpіsbaev, M. (2021). Kasiettі mor men kielі kazan [The Holy Seal and
the Holy Cauldron]. Egemen Qazaqstan, August 23, 1 [in Kazakh].

[11] Sailau, A. & Aubakіr Zh. (2024). Syr boiyndagy islam kundylyktary
[Islamic values in the Kyzylorda region]. Uly Dala Murasy, 1 (XXІ), 60-65 [in Kazakh].

[12] Kyzylorda Regional Museum of Local History (KRMH). (2024). Negіzgі
korga tusetіn eksponattar esebіnіn tugendeu kіtaby [Inventory book of exhibits included
in the main collection]. No. 35 [in Kazakh].

[13] Kozeibaev, S., & Sailau, A. (2022). Tarihi murany ulyktagan zhoba [The
project that glorified historical heritage]. Madeni mura, 1(96), 142-147 [in Kazakh].

[14] (2021). Bekbolat Moldashulymen bolgan suhbattyn videozhazbasy [Video
recording of an interview with Bekbolat Moldashuly]. “Kundy zhadіger” tarihi-
tanymdyk telehabar (“Qyzylorda” telearnasy men Kyzylorda oblystyk tarihi-olketanu
muzejіnіn bіrіkken zhobasy). Author of the idea: A. Sailau. Ed: Aziz Seydaly. II-shot,
April [in Kazakh].



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

254

[15] (2021). Sholpan Jusipbekkyzymen bolgan suhbattyn videozhazbasy [Video
recording of an interview with Sholpan Jusipbekkyzy]. “Kundy zhadіger” tarihi-
tanymdyk telehabar (“Qyzylorda” telearnasy men Kyzylorda oblystyk tarihi-olketanu
muzejіnіn bіrіkken zhobasy). Author of the idea: A. Sailau. Ed: Aziz Seydaly. II-shot,
April [in Kazakh].

[16] Ramzi, M.M. (1908). Talfik al-ahbar va talkih al-asar fi vakai Kazan va
bulgar av muljuk at tatar. Orenburg: Karimov, Husainov zhane K [in Arabic].

[17] Zhalgasbaikyzy, L. (2023). Amit ishannan kalgan kazyna [Amit Ishan’s
treasure]. Syr boiy, Mart 18, 1 [in Kazakh].

[18] Sailau, A. (2024). Syr boiyndagy ahundar murasy [The heritage of the
akhunds of the Kyzylorda region]. Syr bojy, June 6, 2 [in Kazakh].

[19] (2021). Ashat Abylaevpen bolgan suhbattyn videozhazbasy [Video
recording of an interview with Ashat Abylaev]. “Kundy zhadіger” tarihi-tanymdyk
telehabar (“Qyzylorda” telearnasy men Kyzylorda oblystyk tarihi-olketanu muzejіnіn
bіrіkken zhobasy). Author of the idea: A. Sailau. Ed: Aziz Seydaly. III-shot, June [in
Kazakh].

[20] Shagyrov, K. (2017). Urpaktary Kulboldy ishan ruhyna tagzym ettі
[Descendants bowed to the spirit of faith of Kulboldy Ishan]. Alіmsak, 12, 33 [in
Kazakh].

[21] (2021). Asiya Abylaevamen bolgan suhbattyn videozhazbasy [Video
recording of an interview with Asiya Abylaeva]. “Kundy zhadіger” tarihi-tanymdyk
telehabar (“Qyzylorda” telearnasy men Kyzylorda oblystyk tarihi-olketanu muzejіnіn
bіrіkken zhobasy). Author of the idea: A. Sailau. Ed: Aziz Seydaly. III-shot, June [in
Kazakh].

[22] (2023). Zhumabay Aubakіrmen bolgan suhbattyn audiozhazbasy [Audio
recording of an interview with Zhumabay Aubakіr]. January [in Kazakh].

[23] (2022). Maksut Absadykovpen bolgan suhbattyn videozhazbasy [Video
recording of an interview with Maksut Absadykov]. “Kundy zhadіger” tarihi-tanymdyk
telehabar (“Qyzylorda” telearnasy men Kyzylorda oblystyk tarihi-olketanu muzejіnіn
bіrіkken zhobasy). Author of the idea: A. Sailau. Ed: Aziz Seydaly. IX-shot, February
[in Kazakh].

[24] Ongarbaev, A.S. (Eds.) (2019). Syr boiynyn sakraldy eskertkіshterі: mifter,
anyzdar, hikaiattar [Sacred monuments of the Kyzylorda Region: myths, legends,
stories]. Kyzylorda: Tumar [in Kazakh].

[25] (2022). Sahabaddin Nurymbetovpen bolgan suhbattyn videozhazbasy
[Video recording of an interview with Sahabaddin Nurymbetov]. “Kundy zhadіger”
tarihi-tanymdyk telehabar (“Qyzylorda” telearnasy men Kyzylorda oblystyk tarihi-
olketanu muzejіnіn bіrіkken zhobasy). Author of the idea: A. Sailau. Ed: Aziz Seydaly.
IX-shot, February [in Kazakh].

[26] Lazzat Abdiraiymovamen bolgan suhbattyn videozhazbasy [Video
recording of an interview with Lazzat Abdiraiymova]. “Kundy zhadіger” tarihi-
tanymdyk telehabar (“Qyzylorda” telearnasy men Kyzylorda oblystyk tarihi-olketanu
muzejіnіn bіrіkken zhobasy). Author of the idea: A. Sailau. Ed: Aziz Seydaly. IX-shot,
February [in Kazakh].



                             БҚУ Хабаршысы
              Вестник ЗКУ                                                                                               3(99) – 2025

255

[27] Sailau, A., & L. Zhalgasbaikyzy. (2023). Syr boiyndaғy Islam kundylyktary
[Islamic values in the Kyzylorda Region]. Madeni mura, 2 (101), 87-89 [in Kazakh].

[28] KRMH. (2005). Negіzgі korga tusetіn eksponattar esebіnіn tugendeu kіtaby
[Inventory book of exhibits included in the main collection]. No.11 [in Kazakh].

Жолдасулы Т., Сайлау А.К.
ДУХОВНОЕ НАСЛЕДИЕ АХУН-ИШАНОВ В РЕГИОНЕ СЫР: ОТ

СОВЕТСКОГО ПЕРИОДА ДО НАШИХ ДНЕЙ
Аннотация. В данной статье рассматривается история духовного наследия

религиозных деятелей, известных как «ходжа», «ишан» и «ахун», которые жили в
регионе Сырдарьи с конца XVIII века до начала XX века. Несмотря на
атеистическую политику советского периода, их редкие книги, рукописи и
артефакты были сохранены потомками и дошли до наших дней. Эти исторические
материалы, обнаруженные в ходе специальных экспедиций, позволяют
систематизировать наследие религиозных деятелей Сырдарьинского региона и
ввести его в научный оборот. Основная цель исследования – выявить значимость
духовного наследия, сохранившегося со времен Советского Союза, и дать его
подробное описание. Кроме того, одной из задач исследования является
определение роли потомков ахунов и ишанов в сохранении этих реликвий. После
распада Советского Союза интерес к религиозному наследию возрос, что привело
к изучению ранее скрытых произведений. В статье данные вопросы
рассматриваются на примере Сырдарьинского региона.

Ключевые слова: Советский Казахстан; регион Сырдарья; ислам; ходжа;
ишан; ахун; атеизм; духовное наследие; редкие книги; ценные артефакты.

Talgat Zholdassuly, Askhat Sailau
SPIRITUAL HERITAGE OF AKHUN-ISHANDS IN THE SYR REGION: FROM

THE SOVIET PERIOD TO THE PRESENT DAY
Annotation. This article examines the history of the spiritual heritage of religious

figures known as “Khoja”, “Ishan” and “Akhun” who lived in the Syr Darya region
between the late 18th century and the early 20th century. Despite the atheistic policies
of the Soviet era, their rare books, manuscripts, and artifacts were preserved by their
descendants and have survived to this day. These historical materials, discovered
through specialized expeditions, provide an opportunity to systematize and introduce
the legacy of religious figures from the Syr Darya region into academic discourse. The
main objective of this study is to highlight the significance of the spiritual heritage that
has endured since the Soviet period and to provide a detailed description of these
artifacts. Additionally, identifying the role of the descendants of the akhun and Ishan in
preserving these relics is a key research task. Following the dissolution of the Soviet
Union, interest in religious heritage increased, leading to the study of previously hidden
works. This article explores these issues through the example of the Syr Darya region.

Keywords: Soviet Kazakhstan; Syr Darya region; Islam; Khoja; Ishan; Akhun;
atheism; spiritual heritage; rare books; valuable artifacts.


